
ELEOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen 
Sekolah Tinggi Teologi Kalvari Manado 
ISSN: Online (2798-9771), Print (2798-9860) 
Volume. 5, Nomor. 2, Edisi Januari 2026 (128-142) 

 

Copyright © Authors. 2026. 

This is an open acces article distributed underthe CC Attribution-ShareAlike 4.0. License. 

 

Pembinaan Warga Gereja bagi Jemaat  Korban KDRT: 

Perspektif Teologi Pastoral 
 

Simon1, Zulkisar Pardede2, Fianus Tandiongan3 

Sekolah Tinggi Teologi Kristus Alfa Omega, Semarang, Indonesia1,3,  

Sekolah Tinggi Alkitab Batu, Malang, Indonesia2  

Email Corespondensi: simonpetrus45144@gmail.com1 

 

Dikirimkan: 13 Januari 2026 | Direvisi: 22 Januari 2026 | Diterima: 30 Januari 2026 

DOI: https://doi.org/10.53814/eleos.v5i2.441 

 

Abstract: The author of this study, Dasariah, starts from the increasing prevalence of domestic 

violence in Christian families. The result of this domestic violence is a high divorce rate. The 

writing of this topic is also based on the church's seeming tendency to still rely on normative 

advice and prioritise textual interpretation to create Christian family wholeness, without 

addressing the problems of congregants who are victims of domestic violence. The main 

research question formulated in this study is: How can the development of church members be 

framed as a pastoral practice that supports the recovery of victims of domestic violence? In 

elaborating on this topic, the researcher applied a qualitative method with a pastoral 

theological approach. The findings of this study indicate that domestic violence experienced 

by the congregation often takes various forms. Often, the church responds to congregants 

experiencing domestic violence in a normative manner, and the victim's issues are treated as 

secondary. That's why the church guides by creating a safe space for the congregation to speak 

honestly without fear, and by collaborating with counselling institutions to heal the wounds of 

congregants who have experienced domestic violence. 

 

Keywords: Domestic Violence, Congregation, Church, Mentoring. 

 

Abstrak: Dasariah penulis kajian ini berangkat dari semakin maraknya kekerasan dalam rumah 

tangga yang terjadi dalam keluarga Kristen. Akibat dari KDRT ini menyebabkan tingginya 

angka perceraian. Penulisan topik ini juga didasarkan pada gereja yang seakan masih 

cenderung bertumpu pada pemberian nasihat bersifat normatif dan mengutamakan tafsir teks 

demi menciptakan keutuhan keluarga Kristen, tanpa penyelesaian problem jemaat yang 

menjadi korban KDRT. Rumusan pertanyaan penelitian utama yang diajukan dari kajian ini 

bagaimana pembinaan warga gereja dapat dirumuskan sebagai praksis pastoral yang berpihak 

pada pemulihan korban KDRT? Di dalam menguraikan topik ini, peneliti menerapkan metode 

kualitatif dengan pendekatan teologi pastoral. Hasil temuan kajian ini mengemukakan bahwa 

kekerasan dalam rumah tangga yang dialami oleh jemaat sering kali hadir dalam berbagai 

bentuk. Acap kali gereja merespons jemaat yang mengalami KDRT bersikap normatif dan 

masalah korban ditempatkan bersifat sekunder. Itu sebabnya gereja melakukan pembinaan 

dengan memberikan ruang aman bagi jemaat tanpa takut bersuara secara jujur, serta 

berkolaborasi dengan lembaga pendampingan guna penyembuhan luka jemaat yang mengalami 

KDRT.  

 

Kata Kuncir: KDRT, Jemaat, Gereja, Pembinaan. 
 

 

https://doi.org/10.53814/eleos.v5i2.441


Simon, Z. Pardede, F. Tandiongan: Pembinaan Warga Gereja bagi Jemaat Korban KDRT… 

ELEOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen | 129 

Pendahuluan 

Berdasarkan data yang dirilis oleh Kementerian Kependudukan dan Pembangunan 

Keluarga (Kemendukbangga), kekerasan dalam rumah tangga (KDRT) menjadi salah satu 

penyebab tingginya perceraian yang terjadi ada di Indonesia 1. Otomo mempertegas temuan 

penelitiannya bahwa ada sekitar 1,11% pernikahan yang berlangsung bagi warga Indonesia 

akan berakhir pada Tindakan KDRT 2. Itulah sebabnya isu KDRT menjadi salah satu penyebab 

massifnya perceraian saat ini. Kekerasan dalam rumah tangga (KDRT) merupakan persoalan 

sosial yang kompleks dan masih menjadi realitas tersembunyi di banyak komunitas 

keagamaan, termasuk gereja. Data global maupun regional menunjukkan bahwa KDRT tidak 

hanya terjadi di ruang publik atau komunitas marginal, tetapi juga dialami oleh jemaat yang 

secara aktif terlibat dalam kehidupan bergereja 3. Fenomena ini sering kali tidak terungkap 

karena kuatnya budaya diam, rasa malu, serta tekanan teologis dan moral untuk 

mempertahankan keutuhan keluarga dengan cara apa pun. 

Dalam konteks gereja, korban KDRT kerap menghadapi dilema ganda. Disebut dilema 

ganda, karena korban cenderung kebingunan antara penyembuhan psikisnya akibat kekerasan, 

atau mempertahankan status pernikahannya karena dogma gereja yang menekankan tidak 

diperkenankan bercerai. Belum lagi terkadang gereja seakan cenderung hanya menekankan 

satu sisi yaitu penegakan firman Tuhan untuk tidak bercerai, namun tidak membantu masalah 

KDRT yang dialami oleh jemaat. Chisale menulis bahwa perempuan dipaksa untuk 

membungkam diri mereka sendiri dalam konteks kekerasan dalam rumah tangga dengan tidak 

berbicara terkait apa yang mereka alami dalam perkawinan. Pembungkaman diri ini dibenarkan 

oleh mereka yang menafsirkan teks-teks Alkitab yang membahas perkawinan secara naif 4. Hal 

ini menunjukkan masih belum mendapat perhatian yang serius dari gereja dalam penanganan 

korban KDRT yang dialami jemaat.  

Di sisi lain, pembinaan warga gereja kerap dibangun di atas gambaran ideal tentang 

keluarga Kristen yang rukun, sehingga kurang peka terhadap kenyataan adanya ketimpangan 

relasi kuasa dan kekerasan dalam rumah tangga. Tidak jarang, proses pembinaan 

disederhanakan menjadi pemberian nasihat moral dan rohani yang menonjolkan sikap sabar, 

pengampunan, serta kepatuhan, tanpa disertai telaah kritis terhadap pola dan sistem kekerasan 

yang menjerat korban KDRT. Pola pendampingan seperti ini justru berisiko mempertahankan 

kekerasan, karena korban diarahkan untuk tetap bertahan dalam kondisi yang membahayakan 

dirinya, sementara pelaku tidak mendapatkan penanganan pastoral yang memadai 5. Oleh 

karena itu, gereja yang tidak mampu mengenali indikasi kekerasan dalam ruang pelayanannya 

berpotensi ikut memperparah persoalan, serta tidak menghadirkan jalan keluar yang 

membebaskan. 

 
1 Firdha Riris, “Ghosting Hingga KDRT Jadi Penyebab Perceraian Di Indonesia,” Pantau, 2025. 
2 Ariane Utomo and Bagas Aditya, “Attitudes toward Divorce in Indonesia,” Family Transitions 66, no. 7 

(2025): 1–29, https://doi.org/https://doi.org/10.1080/28375300.2025.2555558. 
3 Polyongkico Polyongkico and Nelsen Nelsen, “Peran Gereja Guna Mengurangi Kasus KDRT Dalam 

Jemaat,” Jurnal Kala Nea 3, no. 1 (2022): 29–43. 
4 Sinenhlanhla S Chisale, “Domestic Abuse in Marriage and Self-Silencing: Pastoral Care in a Context of 

Self-Silencing,” HTS: Theological Studies 74, no. 2 (2018): 1–8. 
5 Colleen Shannon-Lewy and Valerie T Dull, “The Response of Christian Clergy to Domestic Violence: 

Help or Hindrance?,” Aggression and Violent Behavior 10, no. 6 (2005): 647–59. 



Simon, Z. Pardede, F. Tandiongan: Pembinaan Warga Gereja bagi Jemaat Korban KDRT… 

ELEOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen | 130 

Dalam kerangka teologi pastoral, pengalaman para korban KDRT tidak layak direduksi 

sebagai persoalan etika personal semata, melainkan harus dilihat sebagai bentuk penderitaan 

konkret yang memanggil kehadiran Allah yang menyembuhkan, membebaskan, dan 

memulihkan kehidupan. Teologi pastoral memandang pengalaman manusia sebagai ruang 

teologis yang legitim, sehingga kesaksian korban patut diakui dan diintegrasikan dalam proses 

refleksi iman gereja 6. Perspektif ini mendorong gereja untuk menafsirkan kembali teks-teks 

Alkitab yang kerap dipakai secara tidak kontekstual dan mengabaikan kemanusiaan dalam 

relasi keluarga, terutama ayat-ayat yang berbicara tentang ketundukan dan penderitaan. Pada 

akhirnya, praktik pastoral yang setia pada Injil semestinya berpihak pada kehidupan, 

keselamatan, dan martabat manusia, khususnya mereka yang mengalami luka dan berada di 

pinggiran. 

Topik pembinaan warga gereja bagi jemaat korban KDRT dikaji dalam tulisan ini  karena 

masih terbatasnya kajian teologis yang secara khusus mengintegrasikan konsep pembinaan 

warga gereja dengan perspektif teologi pastoral yang berpihak pada korban. Banyak penelitian 

sebelumnya lebih menekankan aspek konseling pastoral individual atau pendekatan psikologis 

terhadap korban KDRT, sementara dimensi pembinaan warga gereja sebagai proses 

komunitarian belum mendapat perhatian yang memadai. Adapun penelitian terdahulu yang 

menekankan aspek konseling dan psikologis bagi korban KDRT dalam gereja ditulis oleh 7, 

penelitian dari 8, dan juga penelitian dari 9. Ketiga penelitian ini menekankan soal perlu aspek 

konseling dan pembenahan jiwa kepada jemaat yang mengalami KDRT. Sementara kebaruan 

yang peneliti tawarkan terletak pada upaya merumuskan pembinaan warga gereja, bukan 

sekadar sebagai program edukatif atau moral, tetapi sebagai praksis pastoral yang berfungsi 

sebagai ruang aman dan ruang pemulihan bagi korban KDRT. 

Berdasarkan latar belakang masalah yang dipaparkan oleh peneliti di atas, maka rumusan 

pertanyaan penelitian yang menjadi fokus utama dari kajian ini adalah bagaimana realitas 

KDRT yang dialami jemaat dalam konteks kehidupan bergereja? Bagaimana pembinaan warga 

gereja dapat dirumuskan sebagai praksis pastoral yang berpihak pada pemulihan korban 

KDRT? Urgensitas penulisan artikel ini terletak pada kebutuhan gereja serta massifnya 

perceraian akibat masalah KDRT sebagai salah satu penyebabnya. Dengan menguraikan topik 

ini mereformulasi pendekatan pembinaan pada jemaat KDRT agar tidak terjebak pada 

spiritualisasi penderitaan, tetapi menghadirkan pembinaan yang membebaskan, melindungi, 

dan memulihkan. Dengan demikian, artikel ini diharapkan dapat memberikan kontribusi 

teoretis bagi pengembangan teologi pastoral, sekaligus implikasi praktis bagi gereja-gereja 

lokal dalam merespons isu KDRT secara lebih bertanggung jawab dan berkeadilan. 

 

 

 
6 Josephine Clarke, Sarah Wendt, and Wendy Mayer, “Exploring the Theological Context to Domestic and 

Family Violence,” Violence against Women 31, no. 10 (2025): 2482–2504. 
7 Polyongkico and Nelsen, “Peran Gereja Guna Mengurangi Kasus KDRT Dalam Jemaat.” 
8 Natal Ria, “Tinjauan Konseling Pastoral Terhadap Pelatihan Pelayan Tuhan: Menghadapi Konflik KDRT 

Jemaat,” Kharisma: Jurnal Ilmiah Teologi 4, no. 2 (2023): 16–39. 
9 Mangara Pakpahan, “Pendampingan Pastoral Kepada Perempuan Korban KDRT Di HKBP,” Mitra 

Sriwijaya: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 1, no. 2 (2020): 39–65. 



Simon, Z. Pardede, F. Tandiongan: Pembinaan Warga Gereja bagi Jemaat Korban KDRT… 

ELEOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen | 131 

Metode Penelitian 

Artikel ini menerapkan metode penelitian kualitatif dengan pendekatan teologi pastoral 

yang bersifat deskriptif dan analitis. Pendekatan kualitatif dipilih karena penelitian ini tidak 

bertujuan mengukur secara statistik fenomena kekerasan dalam rumah tangga, melainkan 

menggali secara mendalam pengalaman jemaat yang menjadi korban KDRT serta 

merefleksikannya dalam kerangka praksis pembinaan warga gereja. Melalui perspektif teologi 

pastoral, realitas penderitaan korban dibaca sebagai ruang refleksi iman, di mana pengalaman 

hidup jemaat dipahami sebagai sumber teologis yang memiliki legitimasi. Metode ini dinilai 

tepat karena teologi pastoral pada hakikatnya menaruh perhatian pada keterkaitan antara 

pengalaman manusia, tradisi iman, dan praktik kehidupan gereja 10. Oleh sebab itu, penelitian 

ini tidak hanya berhenti pada pemaparan normatif mengenai peran ideal gereja, tetapi secara 

kritis menelaah praktik pembinaan yang berjalan serta kemungkinan transformasinya agar 

berpihak pada pemulihan dan penghormatan terhadap martabat korban. 

Kerangka kerja metodologis dalam artikel ini dibangun melalui studi pustaka sistematis 

terhadap literatur teologi pastoral, kajian tentang agama dan kekerasan domestik, serta 

penelitian lintas disiplin yang relevan. Data dikumpulkan dari buku-buku teologi pastoral, 

artikel ilmiah, serta studi empiris yang membahas respons gereja terhadap KDRT 11. Analisis 

dilakukan dengan pendekatan tematik-teologis, yaitu mengidentifikasi tema-tema utama 

seperti penderitaan, relasi kuasa, pemulihan trauma, dan peran komunitas gereja, lalu 

menafsirkannya dalam terang konsep-konsep kunci teologi pastoral. Kerangka ini 

memungkinkan dialog kritis antara teori teologis dan realitas praksis gereja, sehingga 

pembinaan warga gereja dipahami bukan sebagai aktivitas moralistik, melainkan sebagai 

proses pastoral yang berkelanjutan dan kontekstual. Melalui pendekatan ini, artikel berupaya 

merumuskan pemahaman metodologis yang tidak hanya reflektif, tetapi juga konstruktif, 

dengan menawarkan arah pembinaan warga gereja yang lebih peka terhadap pengalaman 

korban KDRT dan tanggung jawab etis gereja di tengah masyarakat.  

 

Hasil dan Pembahasan 

Realitas Kekerasan Dalam Rumah Tangga di Lingkungan Jemaat 

Kekerasan dalam rumah tangga yang dialami oleh jemaat kerap muncul dalam beragam 

wujud yang tidak selalu disadari atau diakui sebagai tindakan kekerasan, baik oleh pihak 

korban maupun oleh komunitas gerejawi. Bentuk yang paling mudah dikenali adalah kekerasan 

fisik, seperti pemukulan, penamparan, dorongan, atau tindakan lain yang menimbulkan luka 

pada tubuh korban 12. Namun, dalam konteks kehidupan jemaat, kekerasan fisik sering berjalan 

beriringan dengan kekerasan psikologis yang diekspresikan secara verbal dan emosional, 

termasuk hinaan, ancaman, kontrol yang berlebihan, serta manipulasi bernuansa religius 

 
10 Sonny Eli Zaluchu and Frederik Reforivan Baziduhu Zaluchu, “Pastoral Theology: A Methodological 

Approach to Analyzing Social Cases,” Evangelikal: Jurnal Teologi Injili Dan Pembinaan Warga Jemaat 8, no. 1 

(2024): 91, https://doi.org/10.46445/ejti.v8i1.676. 
11 David Silverman, “Doing Qualitative Research,” Doing Qualitative Research, 2021, 1–100. 
12 Miriam Pepper and Ruth Powell, “Domestic and Family Violence: Responses and Approaches across 

the Australian Churches,” Religions 13, no. 3 (2022): 270. 



Simon, Z. Pardede, F. Tandiongan: Pembinaan Warga Gereja bagi Jemaat Korban KDRT… 

ELEOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen | 132 

melalui penggunaan ayat-ayat Alkitab untuk membungkam suara korban. Praktik kekerasan 

semacam ini kerap disamarkan dengan istilah disiplin rohani atau legitimasi otoritas kepala 

keluarga, sehingga tidak mudah dikenali sebagai bentuk perendahan martabat manusia 13. Oleh 

karena itu, sejumlah pengamat menegaskan bahwa kekerasan justru dapat bekerja secara lebih 

tersembunyi namun berdampak mendalam ketika memperoleh pembenaran melalui simbol dan 

bahasa iman. 

Di luar kekerasan fisik dan psikologis, jemaat yang menjadi korban KDRT juga kerap 

menghadapi kekerasan ekonomi dan seksual yang jarang disuarakan secara terbuka dalam 

lingkup gereja. Kekerasan ekonomi tampak dalam praktik pengendalian total atas keuangan 

rumah tangga, pembatasan kesempatan korban untuk bekerja atau melanjutkan pendidikan, 

hingga pengabaian pemenuhan kebutuhan dasar sebagai sarana penguasaan. Adapun kekerasan 

seksual dalam perkawinan sering kali tidak dipahami sebagai bentuk kekerasan karena masih 

menguatnya pandangan bahwa relasi seksual merupakan kewajiban yang tidak dapat ditolak, 

terutama bagi istri. Dalam kehidupan jemaat, kasus kekerasan seksual jarang dilaporkan karena 

korban dibebani rasa bersalah secara moral dan Rohani 14. Situasi ini menguatkan anggapan di 

ruang publik bahwa gereja belum sepenuhnya memiliki bahasa dan kerangka pastoral yang 

memadai untuk membicarakan kekerasan seksual dalam rumah tangga, sehingga korban 

mengalami isolasi berlapis, sebagai penyintas kekerasan sekaligus sebagai orang beriman yang 

merasa gagal memenuhi tuntutan religiusnya. 

Kemudian dampak psikologis dari korban KDRT terhadap jemaat dapat juga bersifat 

mendalam dan jangka Panjang, seperti trauma, kecemasan kronis, depresi, rasa tidak berharga, 

serta gangguan stres pascatrauma. Dalam konteks religius, dampak psikologis ini sering kali 

diperparah oleh tekanan spiritual untuk mengampuni tanpa proses pemulihan yang sehat 15. 

Korban KDRT di lingkungan gereja kerap mengalami konflik batin antara rasa takut dan luka 

yang dialami dengan tuntutan iman untuk bersabar dan berkorban. Kondisi ini menciptakan 

apa yang oleh disebut sebagai spiritualized trauma, yakni trauma yang diperkuat oleh 

interpretasi keagamaan yang tidak sensitif terhadap pengalaman korban.  

Di samping dampak psikologis, pengalaman KDRT juga membawa konsekuensi spiritual 

dan sosial yang serius bagi jemaat yang mengalaminya. Dari sisi spiritual, korban sering 

menghadapi krisis iman, penyimpangan pemahaman tentang Allah, serta semakin menciptakan 

korban untuk pasif mengikuti dari kegiatan-kegiatan kerohanian yang sebelumnya memberi 

kekuatan 16. Allah dapat dipersepsikan sebagai pihak yang melegitimasi penderitaan atau 

bahkan berpihak pada pelaku KDRT, terutama ketika pendampingan pastoral lebih 

menekankan ketundukan dan pengorbanan tanpa keadilan. Secara sosial, korban KDRT 

cenderung menarik diri dari komunitas gereja, karena diliputi rasa malu, stigma negatif, dan 

 
13 Saša Poljak Lukek, Tanja Pate, and Christian Gostečnik, “Physical Violence and Scapegoating within 

the Family: An Exploration of Biblical Texts and Contemporary Psychology,” Journal of Religion and Health 62, 

no. 4 (2023): 2638–55. 
14 Ruth Rosani Saiya and Elizabeth Kristi Poerwandari, “# ChurchToo, Kekerasan Seksual Di Gereja Dan 

Penguatan Komunitas,” DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 8, no. 2 (2024): 1052–70. 
15 Caroline Yih, “Living in the Aftermath: Spiritual Struggles of Hong Kong Christian Women Survivors 

of Sexual Violence,” Pastoral Psychology 73, no. 5 (2024): 647–62. 
16 Tameka L Gillum, Cris M Sullivan, and Deborah I Bybee, “The Importance of Spirituality in the Lives 

of Domestic Violence Survivors,” Violence against Women 12, no. 3 (2006): 240–50. 



Simon, Z. Pardede, F. Tandiongan: Pembinaan Warga Gereja bagi Jemaat Korban KDRT… 

ELEOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen | 133 

ketakutan akan penilaian dari sesama jemaat. Relasi yang seharusnya menjadi sumber 

penguatan justru berubah menjadi ruang yang menekan dan membungkam 17. Karena itu, 

kegagalan gereja membangun komunitas yang aman bagi korban KDRT tidak hanya melukai 

individu, tetapi juga merusak kesaksian gereja sebagai komunitas yang menghadirkan kasih 

dan keadilan Allah dalam kehidupan nyata. 

 

Respons Gereja terhadap Jemaat Korban KDRT 

Dalam praktik gerejawi, tanggapan terhadap jemaat yang menjadi korban kekerasan 

dalam rumah tangga (KDRT) masih banyak dipengaruhi oleh pendekatan normatif yang 

bertumpu pada gambaran ideal tentang keluarga Kristen. Keluarga kerap dipahami sebagai 

lembaga ilahi yang wajib dipertahankan apa pun keadaannya, sehingga pengalaman 

penderitaan korban sering kali diposisikan sebagai persoalan sampingan 18. Pandangan ini 

tercermin dalam pendampingan pastoral yang lebih menekankan kesabaran, doa, dan 

pengampunan, tanpa disertai pembacaan kritis atas relasi kuasa dan praktik kekerasan yang 

berlangsung di dalam keluarga. Pendekatan normatif tersebut cenderung menutup mata 

terhadap kenyataan empiris yang dialami korban serta mereduksi KDRT menjadi persoalan 

kegagalan moral personal, alih-alih memahaminya sebagai masalah relasional dan struktural. 

Selain itu, respons gereja juga sering bersifat kompromistis terhadap pelaku kekerasan. Demi 

menjaga keharmonisan komunitas dan citra institusi, kasus KDRT kerap ditangani secara 

internal melalui mediasi pastoral yang tidak seimbang. Dalam proses ini, korban dan pelaku 

sering ditempatkan seolah berada pada posisi yang setara, tanpa mempertimbangkan adanya 

ketimpangan kuasa serta risiko lanjutan yang mengancam korban 19. Dengan alasan kasih dan 

rekonsiliasi, gereja cenderung menghindari tindakan tegas, namun sikap tersebut pada akhirnya 

justru menunda hadirnya keadilan dan perlindungan yang semestinya diterima korban KDRT. 

Oleh sebab itu, kompromi pastoral semacam ini lebih sering berfungsi sebagai upaya menjaga 

kepentingan institusional gereja daripada sebagai proses pemulihan yang berpihak pada 

korban. 

Tidak dapat disangkal bahwa dalam kondisi tertentu, praktik pastoral justru berkontribusi 

pada terciptanya keberlanjutan kekerasan dalam rumah tangga secara tidak langsung. Situasi 

ini muncul ketika teks-teks Alkitab yang berbicara tentang ketundukan, penderitaan, dan salib 

dibaca secara reduktif lalu diterapkan tanpa adanya sensitivitas pastoral. Korban KDRT 

kemudian diarahkan untuk meniru Kristus yang menderita, sementara pelaku kekerasan jarang 

diajak untuk menghadapi tanggung jawab maupun konsekuensi hukum atas tindakannya 20. 

Dalam konteks demikian, pelayanan pastoral bergeser menjadi seakan melegitimasikan 

kekerasan, di mana penderitaan korban diberi makna religius tanpa penghentian langkah 

konkret untuk menghentikan kekerasan itu sendiri. Praktik ini bukan hanya bermasalah secara 

 
17 Geneece L Goertzen and Gaynor Yancey, “Church-Related Institutional Betrayal and Institutional 

Courage in Domestic Violence: As Viewed Through a Qualitative Lens,” Religions 16, no. 5 (2025): 638. 
18 Steven J Saul, “The Response of the Church to Domestic Violence: A Silent Or Active Voice to Broken 

Families” (Reformed Theological Seminary, Virtual Campus, 2011). 
19 Jollyanes Petrecia Ledo, “Analisis Pelaksanaan Konseling Pastoral Terhadap Jemaat Korban Kekerasan 

Dalam Rumah Tangga,” DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 9, no. 1 (2024): 478–93. 
20 Nancy Eileen Nienhuis, “Theological Reflections on Violence and Abuse,” Journal of Pastoral Care & 

Counseling 59, no. 1–2 (2005): 109–23. 



Simon, Z. Pardede, F. Tandiongan: Pembinaan Warga Gereja bagi Jemaat Korban KDRT… 

ELEOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen | 134 

etis, tetapi juga menggerus keutuhan teologi Kristen karena secara implisit menjadikan Allah 

sebagai legitimasi bagi ketidakadilan. 

Dilema yang paling krusial dalam respons gereja terhadap KDRT terletak pada tarik-

menarik antara menjaga keutuhan keluarga dan melindungi keselamatan korban. Di satu pihak, 

gereja merasa memiliki panggilan teologis untuk meng-eratkan nilai pernikahan dan keluarga 

sebagai bagian dari iman Kristen. Namun di pihak lain, realitas kekerasan menuntut gereja 

untuk menempatkan keselamatan, martabat, dan keberlangsungan hidup korban sebagai 

prioritas utama 21. Ketegangan ini kerap diselesaikan dengan keputusan yang lebih berpihak 

pada pelestarian keluarga, sehingga perlindungan terhadap korban terpinggirkan. Ketika 

keutuhan keluarga diperlakukan sebagai nilai yang mutlak, gereja berisiko mengorbankan hak 

korban demi mempertahankan struktur keluarga yang pada kenyataannya telah dirusak oleh 

pelaku KDRT.   

Pendekatan pastoral yang lebih bertanggung jawab menuntut gereja untuk 

merekonstruksi pemahamannya tentang keutuhan keluarga dalam terang keadilan dan kasih 

yang membebaskan. Keutuhan keluarga tidak dapat dimaknai sebagai keberlanjutan relasi yang 

penuh kekerasan, melainkan sebagai kondisi relasional yang menjunjung keselamatan dan 

martabat setiap anggota keluarga. Dalam kerangka ini, keselamatan korban bukanlah ancaman 

bagi nilai keluarga Kristen, tetapi justru ekspresi paling konkret dari iman yang berpihak pada 

kehidupan. Literatur teologi pastoral kontemporer menegaskan bahwa gereja dipanggil untuk 

memihak korban secara jelas, bahkan ketika pilihan tersebut menantang tradisi, norma, dan 

kenyamanan institusional gereja sendiri 22.  

 

Pembinaan Warga Gereja sebagai Ruang Pemulihan bagi Korban KDRT 

Pembinaan warga gereja bagi jemaat yang menjadi korban kekerasan dalam rumah 

tangga tidak tepat dipahami sebagai tindakan sesaat yang hanya menekankan pemberian 

nasihat moral atau penguatan rohani. Dalam praktiknya, gereja yang kerap dijumpai, 

pembinaan sering kali disederhanakan menjadi pengajaran normatif agar korban untuk lebih 

sabar, mengampuni, dan taat, tanpa mempertimbangkan luka yang dialami jemaat serta 

bagaimana pengalaman traumatisnya 23. Pola pendekatan seperti ini mengabaikan fakta bahwa 

kekerasan merupakan dinamika relasional yang berlangsung secara berulang dan memiliki 

dampak struktural, sehingga menuntut respons pastoral yang berkesinambungan serta peka 

terhadap konteks. Atas dasar itu, gereja perlu memandang pembinaan yang efektif sebagai 

sebuah proses jangka panjang yang mencakup pendampingan personal, refleksi teologis yang 

kritis, serta upaya membangun ulang pola relasi yang sehat, bukan sekadar penilaian moral 

terhadap perilaku korban dan juga pelaku KDRT. Pembinaan menuntut keterlibatan nyata para 

pelayan gereja dan komunitas iman dalam mendampingi korban KDRT secara menyeluruh. 

 
21 Nancy Nason-Clark, “When Terror Strikes at Home: The Interface between Religion and Domestic 

Violence,” in Family Rights and Religion (Inggris: Routledge, 2020). 
22 Naomi Priest, “A Health and Social Science View of Domestic Violence and Churches,” St Mark’s 

Review 1, no. 243 (2018): 25–42. 
23 Mesakh Abia Pello Dethan, Yanto Melkianus P Ekon, and Melkianus Nuhamara, “Pemberdayaan Gereja 

Dalam Pendampingan Perempuan Korban KDRT Pada Jemaat Efata Liliba,” Warta LPM 28, no. 1 (2025): 42–

48. 



Simon, Z. Pardede, F. Tandiongan: Pembinaan Warga Gereja bagi Jemaat Korban KDRT… 

ELEOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen | 135 

Pendampingan ini mengandaikan kesiapan gereja untuk mendengar kisah korban tanpa sikap 

menghakimi, memahami pola dan siklus kekerasan, serta merancang langkah-langkah pastoral 

yang aman dan dapat dijalankan secara realistis 24. Pendekatan pembinaan yang berorientasi 

pada proses juga berarti gereja tidak terburu-buru mendorong rekonsiliasi atau pemulihan relasi 

keluarga, melainkan memberi ruang yang cukup bagi korban untuk mengalami pemulihan fisik, 

psikologis, dan spiritualnya. Selama ini, kecenderungan gereja untuk segera menuntaskan 

konflik kerap mengabaikan kebutuhan korban akan waktu dan rasa aman. Ketika gereja beralih 

dari sekadar pemberi nasihat moral menuju pendamping yang setia dalam proses pemulihan, 

korban memiliki peluang lebih besar untuk memulihkan diri dan menumbuhkan kembali 

kepercayaan terhadap komunitas iman. 

Pemulihan trauma merupakan unsur esensial dalam pembinaan warga gereja bagi 

jemaat yang menjadi korban KDRT. Kekerasan dalam ranah domestik tidak hanya berdampak 

secara fisik, tetapi juga meninggalkan luka psikologis yang serius, seperti trauma 

berkepanjangan, kecemasan, ketakutan yang menetap, serta gangguan stres pascatrauma, yang 

tidak dapat dipulihkan semata-mata melalui praktik keagamaan yang bersifat formal 25. Dari 

sudut pandang teologi pastoral, proses pemulihan ini menuntut keterpaduan antara wawasan 

psikologis mengenai trauma dan refleksi teologis tentang kehadiran dan karya Allah di tengah 

pengalaman penderitaan manusia. Oleh karena itu, gereja dipanggil untuk merancang bentuk 

pembinaan yang berorientasi pada kepekaan terhadap trauma, yakni pembinaan yang mengakui 

kedalaman luka yang dialami korban, menghormati ruang dan batas personal, serta 

menghindari pemaksaan narasi spiritual yang justru dapat memperberat beban penderitaan 26. 

Dalam kerangka iman, penyembuhan trauma berlangsung sebagai sebuah proses yang 

membutuhkan waktu, relasi yang aman dan suportif, serta penggunaan bahasa teologis yang 

memulihkan dan membebaskan, bukan yang menekan atau menyalahkan. 

Selain aspek psikologis, pemulihan spiritual merupakan dimensi penting dalam 

pembinaan warga gereja bagi korban KDRT. Kekerasan yang dialami korban sering kali 

merusak relasi mereka dengan Allah, menimbulkan gambaran ilahi yang menakutkan atau 

tidak adil, serta memicu krisis iman yang mendalam. Pemulihan spiritual dalam konteks ini 

tidak dapat disamakan dengan kembalinya korban pada rutinitas ibadah semata, melainkan 

proses rekonstruksi makna iman yang sehat dan berdaya 27. Teologi pastoral menekankan 

bahwa pemulihan spiritual harus membantu korban menemukan kembali Allah yang berpihak 

pada kehidupan, keadilan, dan martabat manusia. Ketika pembinaan gereja memberi ruang bagi 

korban untuk menafsir ulang pengalaman iman mereka secara jujur, pemulihan spiritual dapat 

menjadi sumber kekuatan yang autentik, bukan alat legitimasi penderitaan. 

Itu sebabnya komunitas gereja memiliki peran strategis sebagai ruang aman bagi korban 

KDRT. Gereja tidak hanya berfungsi sebagai institusi religius, tetapi sebagai komunitas 

 
24 Sulistyaningsih Sulistyaningsih, “Pelatihan Sumber Daya Manusia Pelayanan Dan Pendampingan 

Korban Kekerasan Dalam Rumah Tangga Di Kabupaten Situbondo,” INTEGRITAS: Jurnal Pengabdian 5, no. 2 

(2021): 360–66. 
25 Jim Galezewski, “Healing Violent Men: A Model for Christian Communities,” Currents in Theology 

and Mission 29, no. 6 (2002): 461–63. 
26 Karen O’Donnell, “Trauma Theology,” ed. Brendan N. Wolfe (University of St Andrews, 2023). 
27 Sarah Perry, “Religious/Spiritual Abuse, Meaning-Making, and Posttraumatic Growth,” Religions 15, 

no. 7 (2024): 824. 



Simon, Z. Pardede, F. Tandiongan: Pembinaan Warga Gereja bagi Jemaat Korban KDRT… 

ELEOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen | 136 

relasional yang seharusnya melindungi mereka yang rentan 28. Sebagai ruang aman, gereja 

dituntut untuk menciptakan budaya yang menolak kekerasan, menghargai kerahasiaan, dan 

memprioritaskan keselamatan korban di atas kepentingan institusional atau citra publik. 

Dengan demikian, pembinaan warga gereja sebagai ruang aman bukan sekadar strategi 

pastoral, melainkan ekspresi konkret dari iman yang diwujudkan dalam solidaritas, keadilan, 

dan kasih yang memulihkan. 

 

Peran Pendeta dalam Pembinaan Jemaat Korban KDRT 

Peran pendeta dalam pembinaan jemaat yang mengalami kekerasan dalam rumah 

tangga berkaitan erat dengan otoritas pastoral yang dijalankannya di tengah komunitas gereja. 

Otoritas tersebut tidak bersumber dari posisi struktural atau hierarki kelembagaan, melainkan 

dari kualitas relasi dan integritas moral yang terbangun melalui kehadiran yang konsisten, 

kepercayaan, serta kepekaan empatik rohaniawan 29. Dalam situasi KDRT, dimensi empatik 

dari otoritas pastoral menjadi sangat penting, mengingat banyak korban datang dengan 

pengalaman luka batin, ketakutan mendalam, dan kecurigaan terhadap figur yang memiliki 

kuasa, termasuk pemimpin rohani. Pendeta yang menempatkan empati sebagai dasar 

pendampingan mampu menghadirkan ruang yang aman, sehingga korban KDRT dapat 

menceritakan pengalaman kekerasannya tanpa rasa takut akan penghakiman. Empati dalam 

pelayanan pastoral tidak dapat dipahami sekadar sebagai sikap pribadi, tetapi sebagai kapasitas 

profesional yang berperan signifikan dalam proses pemulihan korban. 

Otoritas pastoral yang berakar pada empati juga menuntut perubahan cara memimpin, 

yakni meninggalkan pendekatan yang bersifat moralistik dan menggantinya dengan praktik 

mendengarkan secara sungguh-sungguh untuk menghargai pengalaman korban 30. Banyak 

korban KDRT hidup dalam relasi yang secara sistematis membungkam suara dan pilihan 

mereka, sehingga dorongan untuk memberikan solusi instan atau nasihat normatif justru 

berpotensi mengulang pola dominasi yang sama. Sebaliknya, pendekatan empatik dalam 

pelayanan pastoral mengakui pengalaman korban sebagai kenyataan yang valid dan serius, 

sekaligus memberikan ruang bagi mereka untuk menentukan sendiri tempo dan arah pemulihan 

yang dijalani. Pendampingan pastoral yang berlandaskan empati membantu korban 

memulihkan kembali diri serta membangun ulang kepercayaan terhadap komunitas iman 

Bersama jemaat, sehingga pembinaan gerejawi berfungsi sebagai sarana penyembuhan, bukan 

mekanisme pengendalian. 

Selain empati, pendeta dituntut memiliki kompetensi pastoral yang memadai dalam 

memahami isu KDRT secara komprehensif. Kompetensi ini mencakup pengetahuan dasar 

tentang dinamika kekerasan domestik, siklus kekerasan, serta dampak psikologis dan spiritual 

yang dialami korban. Tanpa pemahaman yang memadai, pendeta berisiko memberikan respons 

 
28 Lena Anjarsari Sembiring, Auw Tammy Yulianto, and Simon Simon, “Kontribusi Pengajar Pendidikan 

Agama Kristen Dalam Menumbuhkan Kepercayaan Diri Murid Distabilitas,” SANCTUM DOMINE: JURNAL 

TEOLOGI 12, no. 2 (June 2023): 153–70, https://doi.org/10.46495/sdjt.v12i2.149. 
29 Agustina Hutagalung, Ibelala Gea, and Rogate Artaida Tiarasi Gultom, “Menemukan Harapan Di 

Tengah Luka: Pendampingan Pastoral Bagi Ibu Butet Korban KDRT,” Tri Tunggal: Jurnal Pendidikan Kristen 

Dan Katolik 3, no. 1 (2025): 110–17. 
30 Randi Synnøve Tjernæs, Hege Kristin Ringnes, and Gry Stålsett, “Revisiting Emotions in Pastoral Care 

and Counseling: A Scoping Review,” Pastoral Psychology 73, no. 6 (2024): 759–77. 



Simon, Z. Pardede, F. Tandiongan: Pembinaan Warga Gereja bagi Jemaat Korban KDRT… 

ELEOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen | 137 

yang keliru, seperti menyarankan korban untuk kembali ke situasi berbahaya atau memaknai 

kekerasan sebagai ujian iman 31. Jika rohanian kurnag memiliki kompetensi terkait isu ini, 

sering kali berkontribusi pada kegagalan gereja melindungi korban dan bahkan memperparah 

penderitaan mereka. Kompetensi pastoral juga mencakup kemampuan reflektif-teologis untuk 

menafsir ulang teks dan doktrin yang selama ini digunakan secara tidak kritis dalam konteks 

relasi keluarga. Pendeta perlu menyadari bahwa teologi yang tidak peka terhadap kekerasan 

dapat menjadi instrumen legitimasi penindasan. Oleh karena itu, pembinaan jemaat korban 

KDRT menuntut pendeta untuk mengembangkan teologi pastoral yang berpihak pada 

kehidupan, keadilan, dan martabat manusi a32. Penelitian menunjukkan bahwa pendeta yang 

memiliki pelatihan khusus atau literasi yang memadai tentang KDRT cenderung lebih mampu 

mengambil posisi yang jelas berpihak pada korban, serta menghindari spiritualisasi penderitaan 

yang merugikan. 

Di Dalam penanganan kasus KDRT, pendeta perlu memiliki kesadaran yang jujur 

mengenai batas-batas kewenangan pastoralnya serta kesiapan untuk bekerja Bersama dengan 

tenaga profesional serta lembaga pendamping yang kompeten. KDRT bukan persoalan tunggal, 

melainkan problem kompleks yang mencakup dimensi psikologis, hukum, sosial, dan spiritual, 

sehingga pendekatan yang bersifat sektoral tidak memadai untuk menjawab kebutuhan korban 

secara utuh. Oleh karena itu, kerja sama lintas disiplin menjadi sarana penting agar pendeta 

dapat tetap menjalankan panggilan pastoralnya tanpa melampaui ranah keahlian yang 

seharusnya ditangani oleh profesional lain 33. Pengembangan jejaring dengan konselor, 

psikolog, serta lembaga perlindungan korban terbukti meningkatkan efektivitas pendampingan, 

khususnya dalam menjamin keselamatan dan proses pemulihan korban KDRT di lingkungan 

jemaat. Lebih dari sekadar strategi praktis, kolaborasi ini mencerminkan sikap teologis yang 

bertanggung jawab dan rendah hati. Pendeta yang bersedia bermitra dengan lembaga 

pendamping menunjukkan bahwa pembinaan warga gereja diarahkan pada kepentingan dan 

kesejahteraan korban, bukan pada dominasi atau kontrol institusional. Dalam perspektif teologi 

pastoral, kerja sama lintas disiplin merupakan wujud nyata praksis kasih yang berinkarnasi, di 

mana gereja hadir secara relevan di tengah kerumitan pengalaman manusia. Dengan demikian, 

kolaborasi ini menolong gereja keluar dari isolasi pastoral sekaligus meneguhkan perannya 

sebagai komunitas yang melindungi dan memulihkan mereka yang terluka, khususnya korban 

KDRT dalam lingkup gereja. 

 

Model Pembinaan Warga Gereja Berbasis Teologi Pastoral 

Model pembinaan warga gereja bagi jemaat yang menjadi korban KDRT dapat diawali 

dengan pemahaman gereja terhadap prinsip-prinsip teologi pastoral sebagai fondasi 

pendampingan. Teologi pastoral memandang pengalaman nyata manusia sebagai ruang refleksi 

teologis, termasuk pengalaman penderitaan yang dialami oleh korban KDRT di dalam 

 
31 Shannon-Lewy and Dull, “The Response of Christian Clergy to Domestic Violence: Help or Hindrance?” 
32 Nason-Clark, “When Terror Strikes at Home: The Interface between Religion and Domestic Violence.” 
33 Mary T Dombeck, “The Spiritual and Pastoral Dimensions of Care in Interprofessional Contexts,” 

Journal of Interprofessional Care 12, no. 4 (1998): 361–72. 



Simon, Z. Pardede, F. Tandiongan: Pembinaan Warga Gereja bagi Jemaat Korban KDRT… 

ELEOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen | 138 

komunitas iman 34. Pendekatan ini menekankan kehadiran pastoral yang berlandaskan empati, 

refleksi kritis, dan orientasi pada pemulihan. Oleh karena itu, pembinaan warga gereja tidak 

bertumpu pada penekanan moralistik atau rumusan norma yang abstrak, melainkan pada usaha 

untuk membaca secara menyeluruh realitas hidup korban, mencakup dimensi emosional, 

spiritual, dan sosial. Praktik pastoral ini berakar pada teladan pelayanan Yesus yang secara 

aktif hadir dan berpihak kepada mereka yang terluka, tertindas, dan terpinggirkan 35. Dengan 

demikian, pembinaan dipahami sebagai proses pendampingan yang bersifat membebaskan 

serta memulihkan martabat manusia. Dalam konteks penanganan KDRT, pendekatan ini secara 

tegas menolak segala bentuk legitimasi teologis terhadap kekerasan, termasuk penafsiran 

Alkitab yang membenarkan relasi kuasa yang timpang, dominatif, dan menindas dalam 

kehidupan keluarga. 

Selain empati, prinsip penting lainnya adalah integrasi antara refleksi teologis dan 

tindakan pastoral. Teologi pastoral tidak berhenti pada pemahaman teoretis, tetapi mendorong 

praksis gerejawi yang responsif terhadap penderitaan korban. Pembinaan warga gereja berbasis 

teologi pastoral menuntut gereja untuk merefleksikan ulang doktrin tentang keluarga, 

pernikahan, dan pengampunan agar tidak digunakan secara represif. Prinsip ini menegaskan 

bahwa keselamatan dan kesejahteraan korban merupakan bagian integral dari misi gereja 36. 

Dengan demikian, pembinaan diarahkan untuk membangun kesadaran kritis jemaat tentang 

kekerasan, relasi kuasa, dan tanggung jawab moral komunitas iman dalam melindungi yang 

rentan.  

Kemudian tahapan kedua yang dapat dilakuakn dalam proses pendampingan adalah 

pembinaan yang secara khusus ditujukan bagi jemaat yang menjadi korban KDRT. Gereja 

perlu menyusun proses pembinaan secara bertahap dan peka terhadap konteks kehidupan 

korban, dimulai dari pengakuan yang jujur atas realitas kekerasan yang dialami. Pada fase awal 

ini, gereja berfungsi sebagai ruang yang aman, suportif, dan korban dapat mengungkapkan 

pengalaman mereka tanpa rasa takut akan penghakiman. Pendampingan pastoral pada tahap ini 

menitikberatkan pada penguatan rasa aman serta pengakuan atas pengalaman korban sebagai 

sesuatu yang sah, baik secara psikologis maupun spiritual. Fokus pembinaan belum diarahkan 

pada rekonsiliasi cepat dengan pelaku, melainkan pada pemulihan martabat dan peneguhan 

identitas korban sebagai pribadi yang bernilai di hadapan Allah 37. Tahap ini menjadi krusial 

mengingat banyak korban KDRT memendam rasa bersalah yang terbentuk dari pemahaman 

teologis atau praktik gerejawi yang menekankan ketaatan dan pengorbanan secara tidak kritis. 

Selanjutnya, pembinaan bergerak menuju fase pemulihan dan pemberdayaan. Dalam 

tahap ini, gereja berperan mendampingi korban untuk membangun kembali kepercayaan diri, 

kemampuan menentukan pilihan hidup, serta pemahaman iman yang lebih utuh dan 

 
34 Agrian Wardani et al., “Refleksi Teologis Menggunakan Lingkaran Pastoral Dalam Pendidikan Kristen,” 

Damai: Jurnal Pendidikan Agama Kristen Dan Filsafat 2, no. 2 (2025): 55–65. 
35 Simon Simon, Auw Tammy Yulianto, and Daniel Ronda, “Potret Solidaritas Yesus Bagi Kaum Miskin 

Dan Relevansinya Bagi Rohaniawan,” Manna Rafflesia 9, no. 2 (2023): 234–47, 

https://doi.org/https://doi.org/10.38091/man_raf.v9i2.289. 
36 Minta Jernih Ndruru and Deniel Susanto, “Pastoral Theology Relevant for Contemporary Indonesia,” 

Enrichment: Journal of Multidisciplinary Research and Development 3, no. 1 (2025): 71–82. 
37 Jennifer Ezema et al., “Pray for Improvement: Experiences with Mediation of Female Victims of 

Intimate Partner Violence in Nigeria,” Pastoral Psychology 72, no. 5 (2023): 625–46. 



Simon, Z. Pardede, F. Tandiongan: Pembinaan Warga Gereja bagi Jemaat Korban KDRT… 

ELEOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen | 139 

menyehatkan. Refleksi teologis diarahkan pada penafsiran ulang teks-teks Alkitab yang kerap 

disalah-gunakan untuk membenarkan kekerasan, sehingga iman Kristen dapat dialami sebagai 

sumber penguatan dan pembebasan, bukan sebagai alat penindasan 38. Pembinaan pada fase ini 

juga mencakup pemberian pemahaman mengenai hak-hak korban, pengenalan terhadap relasi 

yang sehat, serta pendampingan dalam menghadapi dampak trauma yang berkelanjutan. 

Keseluruhan tahapan ini menegaskan bahwa pembinaan warga gereja adalah proses yang 

berkelanjutan, menuntut kesabaran, konsistensi, dan keterlibatan aktif komunitas iman dalam 

perjalanan pemulihan korban. 

Langkah ketiga pembinaan yang dapat dilakukan gereja kepada jemaat yang mengalami 

korban KDRT berkolaborasi dengan konselor dan lembaga pendamping korban KDRT. Model 

pembinaan warga gereja berbasis teologi pastoral menuntut adanya kolaborasi lintas disiplin, 

khususnya dengan konselor profesional dan lembaga pendamping korban KDRT. Gereja perlu 

menyadari keterbatasan kompetensi pastoral dalam menangani aspek psikologis dan hukum 

dari kasus kekerasan domestic 39. Kolaborasi ini bukan tanda kelemahan gereja, melainkan 

wujud tanggung jawab etis pastoral. Pendeta dan pelayan gereja berperan sebagai penghubung 

yang memastikan korban mendapatkan pendampingan holistik, mencakup pemulihan trauma, 

perlindungan hukum, dan dukungan sosial. Pendekatan kolaboratif ini sejalan dengan teologi 

pastoral yang menekankan care as shared practice, yaitu kepedulian sebagai praktik bersama 

dalam komunitas yang lebih luas. 

Lebih jauh, kolaborasi dengan lembaga pendamping memungkinkan gereja untuk 

mengembangkan model pembinaan yang berkelanjutan dan berbasis jaringan. Gereja tidak 

hanya hadir dalam fase krisis, tetapi juga dalam proses rehabilitasi jangka panjang korban 

KDRT. Melalui kerja sama ini, pembinaan warga gereja dapat mencakup pelatihan bagi 

pelayan gereja, penyusunan protokol penanganan KDRT, serta advokasi terhadap kebijakan 

yang melindungi korban. Dengan demikian, gereja berfungsi sebagai komunitas iman yang 

aktif memperjuangkan keadilan dan pemulihan, bukan sekadar institusi religius yang bersifat 

normatif. Model ini memperlihatkan bahwa teologi pastoral yang kontekstual selalu bergerak 

dari refleksi iman menuju tindakan transformatif di tengah realitas sosial yang kompleks.  

 

Kesimpulan 

Pembinaan warga gereja bagi jemaat yang mengalami kekerasan dalam rumah tangga 

tidak dapat direduksi menjadi praktik pastoral yang bersifat normatif, moralistik, atau sekadar 

respons sesaat. Kajian ini menemukan bahwa pembinaan gerejawi yang berlangsung selama 

ini masih sering menempatkan keutuhan keluarga sebagai fokus utama, tanpa memberi 

perhatian yang memadai pada aspek keselamatan dan pemulihan korban. Dalam situasi seperti 

ini, gereja berpotensi, meskipun tanpa disadari, ikut mempertahankan lingkaran kekerasan 

melalui nasihat yang kompromistis, penafsiran teologis yang lepas dari konteks penderitaan 

 
38 Hans Zollner, “The Catholic Church’s Responsibility in Creating a Safeguarding Culture,” The Person 

and the Challenges. The Journal of Theology, Education, Canon Law and Social Studies Inspired by Pope John 

Paul II 12, no. 1 (2022): 5–21. 
39 Hersakso Sinurat, Justinos Ray Nainggolan, and Irving Josafat Alexander, “Peran Gereja Terhadap 

Pencegahan Perilaku Kekerasan Dalam Rumah Tangga: Sudut Pandang Teologis,” Nuansa Akademik: Jurnal 

Pembangunan Masyarakat 9, no. 2 (2024): 535–44. 



Simon, Z. Pardede, F. Tandiongan: Pembinaan Warga Gereja bagi Jemaat Korban KDRT… 

ELEOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen | 140 

korban, serta ketiadaan sistem pendampingan yang jelas dan berpihak. Teologi pastoral 

menghadirkan perspektif alternatif dengan menempatkan pengalaman penderitaan korban 

sebagai titik tolak refleksi iman dan tindakan gereja. Melalui pendekatan ini, pembinaan warga 

gereja dipahami sebagai proses pendampingan yang berkesinambungan, berlandaskan empati, 

dan berorientasi pada perubahan yang memulihkan. Pembinaan tidak berhenti pada nasihat 

spiritual semata, tetapi juga mencakup upaya penyembuhan trauma, penataan ulang 

pemahaman iman, serta peneguhan martabat korban sebagai pribadi yang berharga di hadapan 

Allah. 

Temuan di dalam artikel ini juga mendorong betapa sentralnya peran pendeta dan 

komunitas gereja sangat menentukan keberhasilan pembinaan, terutama ketika otoritas pastoral 

dijalankan secara reflektif dan terbuka terhadap kolaborasi dengan konselor serta lembaga 

pendamping. Dengan demikian, gereja berfungsi sebagai ruang aman yang memungkinkan 

korban mengalami pemulihan spiritual dan sosial secara holistik. Sebagai rekomendasi, 

penelitian lanjutan perlu diarahkan pada studi empiris mengenai praktik pembinaan warga 

gereja di berbagai konteks denominasi dan budaya, termasuk analisis terhadap kebijakan 

gerejawi dalam menangani kasus KDRT. Selain itu, riset interdisipliner yang mengintegrasikan 

teologi pastoral, psikologi trauma, dan studi gender akan memperkaya pengembangan model 

pembinaan yang lebih kontekstual dan aplikatif. Upaya ini diharapkan dapat memperkuat 

kontribusi gereja sebagai agen pemulihan dan keadilan bagi jemaat korban KDRT di tengah 

kompleksitas realitas sosial masa kini. 

 

Daftar Pustaka 

Chisale, Sinenhlanhla S. “Domestic Abuse in Marriage and Self-Silencing: Pastoral Care in a 

Context of Self-Silencing.” HTS: Theological Studies 74, no. 2 (2018): 1–8. 

Clarke, Josephine, Sarah Wendt, and Wendy Mayer. “Exploring the Theological Context to 

Domestic and Family Violence.” Violence against Women 31, no. 10 (2025): 2482–2504. 

Dethan, Mesakh Abia Pello, Yanto Melkianus P Ekon, and Melkianus Nuhamara. “Pemberdayaan 

Gereja Dalam Pendampingan Perempuan Korban KDRT Pada Jemaat Efata Liliba.” Warta 

LPM 28, no. 1 (2025): 42–48. 

Dombeck, Mary T. “The Spiritual and Pastoral Dimensions of Care in Interprofessional Contexts.” 

Journal of Interprofessional Care 12, no. 4 (1998): 361–72. 

Ezema, Jennifer, Francisco Jose Medina Diaz, Maria Lourdes Munduate Jaca, and Martin Euwema. 

“Pray for Improvement: Experiences with Mediation of Female Victims of Intimate Partner 

Violence in Nigeria.” Pastoral Psychology 72, no. 5 (2023): 625–46. 

Galezewski, Jim. “Healing Violent Men: A Model for Christian Communities.” Currents in 

Theology and Mission 29, no. 6 (2002): 461–63. 

Gillum, Tameka L, Cris M Sullivan, and Deborah I Bybee. “The Importance of Spirituality in the 

Lives of Domestic Violence Survivors.” Violence against Women 12, no. 3 (2006): 240–50. 

Goertzen, Geneece L, and Gaynor Yancey. “Church-Related Institutional Betrayal and Institutional 

Courage in Domestic Violence: As Viewed Through a Qualitative Lens.” Religions 16, no. 5 



Simon, Z. Pardede, F. Tandiongan: Pembinaan Warga Gereja bagi Jemaat Korban KDRT… 

ELEOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen | 141 

(2025): 638. 

Hutagalung, Agustina, Ibelala Gea, and Rogate Artaida Tiarasi Gultom. “Menemukan Harapan Di 

Tengah Luka: Pendampingan Pastoral Bagi Ibu Butet Korban KDRT.” Tri Tunggal: Jurnal 

Pendidikan Kristen Dan Katolik 3, no. 1 (2025): 110–17. 

Ledo, Jollyanes Petrecia. “Analisis Pelaksanaan Konseling Pastoral Terhadap Jemaat Korban 

Kekerasan Dalam Rumah Tangga.” DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 9, 

no. 1 (2024): 478–93. 

Nason-Clark, Nancy. “When Terror Strikes at Home: The Interface between Religion and Domestic 

Violence.” In Family Rights and Religion. Inggris: Routledge, 2020. 

Ndruru, Minta Jernih, and Deniel Susanto. “Pastoral Theology Relevant for Contemporary 

Indonesia.” Enrichment: Journal of Multidisciplinary Research and Development 3, no. 1 

(2025): 71–82. 

Nienhuis, Nancy Eileen. “Theological Reflections on Violence and Abuse.” Journal of Pastoral 

Care & Counseling 59, no. 1–2 (2005): 109–23. 

O’Donnell, Karen. “Trauma Theology.” edited by Brendan N. Wolfe. University of St Andrews, 

2023. 

Pakpahan, Mangara. “Pendampingan Pastoral Kepada Perempuan Korban KDRT Di HKBP.” Mitra 

Sriwijaya: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristen 1, no. 2 (2020): 39–65. 

Pepper, Miriam, and Ruth Powell. “Domestic and Family Violence: Responses and Approaches 

across the Australian Churches.” Religions 13, no. 3 (2022): 270. 

Perry, Sarah. “Religious/Spiritual Abuse, Meaning-Making, and Posttraumatic Growth.” Religions 

15, no. 7 (2024): 824. 

Poljak Lukek, Saša, Tanja Pate, and Christian Gostečnik. “Physical Violence and Scapegoating 

within the Family: An Exploration of Biblical Texts and Contemporary Psychology.” Journal 

of Religion and Health 62, no. 4 (2023): 2638–55. 

Polyongkico, Polyongkico, and Nelsen Nelsen. “Peran Gereja Guna Mengurangi Kasus KDRT 

Dalam Jemaat.” Jurnal Kala Nea 3, no. 1 (2022): 29–43. 

Priest, Naomi. “A Health and Social Science View of Domestic Violence and Churches.” St Mark’s 

Review 1, no. 243 (2018): 25–42. 

Ria, Natal. “Tinjauan Konseling Pastoral Terhadap Pelatihan Pelayan Tuhan: Menghadapi Konflik 

KDRT Jemaat.” Kharisma: Jurnal Ilmiah Teologi 4, no. 2 (2023): 16–39. 

Riris, Firdha. “Ghosting Hingga KDRT Jadi Penyebab Perceraian Di Indonesia.” Pantau, 2025. 

Saiya, Ruth Rosani, and Elizabeth Kristi Poerwandari. “# ChurchToo, Kekerasan Seksual Di Gereja 

Dan Penguatan Komunitas.” DUNAMIS: Jurnal Teologi Dan Pendidikan Kristiani 8, no. 2 

(2024): 1052–70. 

Saul, Steven J. “The Response of the Church to Domestic Violence: A Silent Or Active Voice to 

Broken Families.” Reformed Theological Seminary, Virtual Campus, 2011. 

Sembiring, Lena Anjarsari, Auw Tammy Yulianto, and Simon Simon. “Kontribusi Pengajar 

Pendidikan Agama Kristen Dalam Menumbuhkan Kepercayaan Diri Murid Distabilitas.” 

SANCTUM DOMINE: JURNAL TEOLOGI 12, no. 2 (June 2023): 153–70. 



Simon, Z. Pardede, F. Tandiongan: Pembinaan Warga Gereja bagi Jemaat Korban KDRT… 

ELEOS: Jurnal Teologi dan Pendidikan Agama Kristen | 142 

https://doi.org/10.46495/sdjt.v12i2.149. 

Shannon-Lewy, Colleen, and Valerie T Dull. “The Response of Christian Clergy to Domestic 

Violence: Help or Hindrance?” Aggression and Violent Behavior 10, no. 6 (2005): 647–59. 

Silverman, David. “Doing Qualitative Research.” Doing Qualitative Research, 2021, 1–100. 

Simon, Simon, Auw Tammy Yulianto, and Daniel Ronda. “POTRET SOLIDARITAS YESUS 

BAGI KAUM MISKIN DAN RELEVANSINYA BAGI ROHANIAWAN.” Manna Rafflesia 

9, no. 2 (2023): 234–47. https://doi.org/https://doi.org/10.38091/man_raf.v9i2.289. 

Sinurat, Hersakso, Justinos Ray Nainggolan, and Irving Josafat Alexander. “Peran Gereja Terhadap 

Pencegahan Perilaku Kekerasan Dalam Rumah Tangga: Sudut Pandang Teologis.” Nuansa 

Akademik: Jurnal Pembangunan Masyarakat 9, no. 2 (2024): 535–44. 

Sulistyaningsih, Sulistyaningsih. “Pelatihan Sumber Daya Manusia Pelayanan Dan Pendampingan 

Korban Kekerasan Dalam Rumah Tangga Di Kabupaten Situbondo.” INTEGRITAS: Jurnal 

Pengabdian 5, no. 2 (2021): 360–66. 

Tjernæs, Randi Synnøve, Hege Kristin Ringnes, and Gry Stålsett. “Revisiting Emotions in Pastoral 

Care and Counseling: A Scoping Review.” Pastoral Psychology 73, no. 6 (2024): 759–77. 

Utomo, Ariane, and Bagas Aditya. “Attitudes toward Divorce in Indonesia.” Family Transitions 66, 

no. 7 (2025): 1–29. https://doi.org/https://doi.org/10.1080/28375300.2025.2555558. 

Wardani, Agrian, Rossa Hermelia, Andina Marianita, and Sarmauli Sarmauli. “Refleksi Teologis 

Menggunakan Lingkaran Pastoral Dalam Pendidikan Kristen.” Damai: Jurnal Pendidikan 

Agama Kristen Dan Filsafat 2, no. 2 (2025): 55–65. 

Yih, Caroline. “Living in the Aftermath: Spiritual Struggles of Hong Kong Christian Women 

Survivors of Sexual Violence.” Pastoral Psychology 73, no. 5 (2024): 647–62. 

Zaluchu, Sonny Eli, and Frederik Reforivan Baziduhu Zaluchu. “Pastoral Theology: A 

Methodological Approach to Analyzing Social Cases.” Evangelikal: Jurnal Teologi Injili Dan 

Pembinaan Warga Jemaat 8, no. 1 (2024): 91. https://doi.org/10.46445/ejti.v8i1.676. 

Zollner, Hans. “The Catholic Church’s Responsibility in Creating a Safeguarding Culture.” The 

Person and the Challenges. The Journal of Theology, Education, Canon Law and Social 

Studies Inspired by Pope John Paul II 12, no. 1 (2022): 5–21. 

 


